## ВОСТОЧНОСЛАВЯНСКИЕ ЛУННИЦЫ КОНЦА X – НАЧАЛА XI ВВ. ПО МАТЕРИАЛАМ ИССЛЕДОВАНИЯ КУРГАННОГО МОГИЛЬНИКА «ВОСХОД». СЕМИОТИЧЕСКИЙ КОНТЕКСТ.

Лунницы представляют собой привеску, имеющую форму полумесяца, рога которого обращены вниз. Лунницы известны с конца эпохи броизы. Бытовали в Египте, а также у многих земледельческих народов Европы Азии, отражая почитание Луны, связанное с культом плодородия.

Это типичное и наиболее распространенное общеславянское женское украшение. Данный тип привесок известен в Сербии, Чехии, Сломкни, Польше, Венгрии, Германии, Финляндии, Швеции [16, с. 68-69]. Первые лунницы фиксируются уже в киевской культуре, на памятниках шторой обнаружены узкие двурогие и широкие «трёхрогие» лунницы III- IV вв. н. э. [20, с. 322]. В IX в. появляются моравские «трёхрогие» муницы. Примечательно, что в период с IV по IX вв. находки лунниц на восточнославянских землях практически не известны. Но уже в X в. инчинается их широкое распространение, и вплоть до середины XIV в., ини не выходили из состава женского убора. При этом Н. Хамайко замечает, что в Моравии, Польше, Румынии, Швеции клады женских украшений, содержащие филигранно-зерненые лунницы, так же, как и на Руси, обязательно включают серьги, подвески головного убора и шейные украшения византийских типов. Из этого исследовательница делает нывод, что такой комплекс украшений был сформирован под значительным импульсом влияния Византии, который первой ощутила Великая Моравия [20, с. 322].

В научном мире весьма дискуссионными остаются два основных вопроса: появление лупниц в славянской среде и семиотическое значение линного артефакта. Одним из первых исследователей, кто разработал кластификацию и впервые высказался о появлении лунниц у славян, была В. Гольмстен [5, с. 4-16]. По мнению исследовательницы, данный вид украшений является следствием арабского влияния и, возможно, даже импорта. При этом Гольмстен также высказала предположение о заим-твовании лунного украшения с Востока, но без восточного семиотического емысла, то есть эти лунницы являлись только амулетами, они не

служили предметами мусульманской пронаганды. Такая интерпретация лунницы как украшения не исключает при этом последующего развития лунниц непосредственно на славянских землях [5, с. 17-18].

Ж. Бланкофф отмечает, что на территории будущей Киевской Руси эпоху скифской цивилизации среди найденных в курганных могильник украшений также встречались и лушницы. Однако они не получили ширакого распространения, т.к. в скифском искусстве доминировали символи животных [1, с. 27]. Исследователь обратил внимание на тот факт, что византийской культуре довольно часто встречаются лунообразные поввески к серьгам. Они, как правило, украшены ажурными изображениям нтиц, противопоставленных друг к другу. В Крыму обнаружены лунници формы для их литья VIII-IX вв. Исходя из данных фактов, Ж. Бланкофф сделал вывод, что Крымская область служила посредницей между Византией и Киевской Русью в распространении данного вида украще ний [1, с. 28]. Среди возможных причин сужения бытования лунниц XIII в. Бланкофф называет экономический и нолитический кризис, на ступивший в связи с нашествием монголов; другой причиной могло послужить вытеснение старой языческой символики христианством, треться причиной могло стать восприятие полумесяца как символа монгольских мусульман, который был отброшен как символ угнетения [1, с. 30]. Ни одна из высказанных причин не может считаться бесспорной, т.к. в пориод нашествия монголов другие украшения продолжают существовать; если в раннем средневековье лунницы попадают в земли восточных славян из христианской Византии, то как они могут быть вытеснены тем же христианством? И последнее - монголы до принятия ислама были долгое время анимистами [1, с. 30].

Изображение луны отождествлялось с греческой богиней Селеной, в славянском язычестве с божеством луны Денницей [12, с. 20-21]. Б.А. Рыбаков писал: «Если руководствоваться мифологией, то их (луниицы) следует ечитать принадлежностью девичьего убора, так как Селена — богиня Луны — была покровительницей девушек» [11, с. 17].

Интерес представляет эволюция представлений о семнотике лунницистемду рогами которых помещён крест, так называемые «крестовключённые» лунницы (рис. A1:1). В.П. Даркевич, исходя из того, что в языческих религиях солице и месяц — божества-покровители брака, заключает что эти небесные светила являются божественной брачной парой, где месяц является мужским началом (жених), а солице — женским (невеста). Этот брачный союз послужил прототином человеческих браков, которые отдавались под покровительство двух небесных светил. Подтверждение

высказанному В.П. Даркевич находит в белорусской свадебной поэзии, ранидных неснях и свадебном хлебе, форме которого часто придавался вид солица или месяца [6, с. 61-62].

Совсем иную интерпретацию данному типу лунииц даёт Б.А. Рываков, считая символ месяца и солица (крест) соединением дия и ночи [13, с. 535]. Иначе трактованы крестовключённые луниицы Б.В. Сануновым. Отождествляя крест не с языческим символом солица, а с главным тимволом христианства, исследователь приходит к выводу о духовном чикретизме во время и после церковной реформы Владимира [20, с. 120]. Данное предположение не голословно и подтверждается археолоническими находками из Минино, где была обнаружена ювелириая мачерская. В ней найдены формы креста-пательника, который соединялся серпом луниицы. Однако, как отмечает Н. Хамайко, такие предметы поязательно проходили процедуру освящения. Из этого следует вывод о певозможности осознанного языческого подтекста в данном украшении [20, с. 330].

По мнению Н.В. Жилиной, декор филигранных лунниц отражал общефинянские языческие представления; в X в. он скорее исполнял функнию декоративную, поскольку весь сканцо-зерненый убор этого времени был подчинен идее престижности, «визуальному» выделению древнерусфой знати [20, с. 321].



Вопрос о появлении культа Луны в каменном веке был затронут Э.М Зайковским. В своих исследованиях учёный, ссылаясь на А.В. Бутке ча и Н.С. Зеликсона, приводит интересную гипотезу, согласно которой верхнем палеолите Луна ночью не была видна, т.к. ещё не была захваче на полем земного притяжения. Этот захват, по мнению исследователь. произошёл в 12 тыс. лет до н.э. [8, с. 83]. После чего под воздействием солнечной радиации началась активная ионизация атмосферы Земли. Походя из этого, В.Г. Власовым высказана мысль о том, что люди выпуж дены были персходить на ночной образ жизни, тем самым спасаясь облучения. Своё предположение Власов подкрепляет традицией правнования купальской почи. Далее исследователь отмечает, что попадания Луны под воздействие Земли и Солнца вызвало на нашей планете значительные приливные паводки, а также изменение флоры и фауны. Исходя из этого, люди получили возможность охотиться на большее количестии животных, с чем и связано, по мнению Власова, появление культа Луны [3, с. 15-21]. Данная теория, на наш взгляд, выглядит довольно неубе дительно. Она является смелой авторской гипотезой, однако не верифи цируется источниками.

Переходя к вопросу о семиотическом значении лунниц, следует отметить, что долгое время они рассматривалось только в языческом контексте. Так, ещё в 1949 г. Б.А. Рыбаковым, на основе исследований погребального инвентаря женских захоронений черниговских курганомбыл сделан вывод о лунницах как о чисто девичьих языческих амулетах. Лунницы признавались оберегом женского здоровья. Влияние Луны и физиологическое состояние женщины было известно еще в древности. А потому и амулет луны наделялся способностью предотвращать развитие различных заболеваний, а также способствовал лёгкому протекации беременности, уменьшал боль при родовых схватках [15].

Однако в 90-е гг. прошлого века ряд исследователей ставят под сомнение утверждение о том, что лунница является порождением чисто языческого представления. Так, Ж. Бланкофф высказался о вероятности заимствования лунниц из византийской культуры. При этом исследователь трактует их как общий языческий символ, характерный для индо европейцев с эпохи бронзы до XIII в. и трансформировавшийся, тем неменее, в христианской среде в XI–XIII вв. в символ Богородицы [20, € 320-321]. Более развёрнутое обоснование этой мысли представила в своем исследовании II. Хамайко. Исследовательница отмечает, что древний тип католической иконографии Девы Марии имеет название «Луна» (Lunn)

Уже само его древнее название свидетельствует, что образ Мадонны заместил образ римской богини Луны. Одним из древнейших изображений паристианской Луны» является барельеф на капители-импосте в церкым Квинтанилла де лас Винас (Испания) эпохи визиготов (VII—VIII вв.). Он содержит включенное в медальон нагрудное изображение человека испумесяцем на голове (предположительно Девы Марии) в окружении вшелов. Исполнение довольно схематичное, но надпись LVNA не оставляет сомнений, что оно скопировано с уже существующего иконографистого типа [20, с. 333].

Древнерусские лунницы и в X в., и в XI–XIII вв. найдены в комшектах ожерелья вместе с выразительными христианскими символами,
по позволяет усомниться в их предназначении как языческих амулстов.
Перед нами, скорее, обычное женское украшение. Второй, предложенный
висториографии, вариант решения предполагает, что лунницы у славян.
водобно амулетам вышедших из среды Римской империи народов катовических стран, воспринимались уже как оберет христианский, символ
Дены Марии [20, с. 334].

Что же касается дискуссионного вопроса о том, являлись ли лунницы украшением девушек или замужних женщин, то стоит обратить внимание на упомянутые выше раскопки в Чернигове и его окрестностях, где лушницы составили часть погребального инвентаря девочек-подростков и молодых женщин XI в. [1, с. 29]. Автор данной работы считает нужным приставить находки из погребений с результатами антропологических иследований костяка, что позволит узнать возрастную закономерность пошении лунниц. Также необходимо учитывать: обнаружена находка варном погребении (мужчины и женщины) либо в одиночном, и в каим количестве, а также входили ли в комплекс погребального инвентаря псочные кольца или же нет. Мы предполагаем, что луниицы в единпвенном экземпляре при отсутствии височных колец будут свидетельяновать о подростковом возрасте погребённой или же о её незамужнем лигусе. Находки же лунниц в количестве семи экземпляров (возможно неск. ед.) в комплексе с височными кольцами, напротив, будут говошть о замужнем статусе. По идее, данное соотношение может быть и вказателем того, являлась ли обладательница привесок роженицей или ил. Относительно курганного могильника Восход отметим, что один экринляр происходил из одиночного женского погребения в комплексе с сего тремя височными кольцами. В парном же погребении мужчины и тенцины, при женеком костяке было обнаружено семь лунини и шесть шсочных колен.

С принятнем христианства главную функцию охранительных оберстов приобретают крест и иконы. Однако традиции язычества приспостоливались к новой религии, они видоизменялись и заняли свою нип в новой системе мирононимания. Луна уступает свои позиции, однако не утрачивает их совсем и даже в XVII — XVIII вв. фигурирует, наряду с солицем, в русских заговорах, а именно в «мотивах чудесного одення» [9, с. 77-79, 253-258]. В некоторых заговорах рисуется такая си туация, когда луна оказывается внутри человека: «Агтел со мною ест солице одесную мене, и звезды по главе моей, и луна в телесе моем. 18]. «Освечусь я светлым месяцем; осияюсь красным солнышком; пра поящусь буйны ветры, отычусь часты звезды. Солице деспуем, луна теле ходит; по главе моей звезды ходят» [18]. «Чебесные силы» обликают меня облаками, покрывают мя небесами, опоясывают поясом Пре святыя Богородицы Марии, во главе солнце, на серцы месяцы, состающистыя звезды... » [17].

Н.Г. Гусаков, исследователь древних восточнославянских святилищ заключает, что ориентиром при строительстве святилищ была луна, которая каждый месяц повторяет одни и те же пункты восхода и захода, в то время как Солнце и другие звёзды не могли являться такими реперами, т.к. меняют свою траекторию движения [8, с.88].

Исследуя языческие святилица Беларуси, Украины, России и Польши, Н.Г. Гусаков заметил несколько закономерностей — наиболее разрыботанными оказались западные сектора святилищ, в них имелись места очагов, размещённых по определённым календарным датам. Также щ всех памятниках размешались метки, которые исследователь трактусткак точки восхода и захода «высокого» и «пизкого» месяца, по не всегда отмечены такие точки для движения Солица [8, с.89].

За весь период исследования курганного могильника «Восход» было выявлено 15 находок луппиц. Одна привеска была обнаружена в кургано №23, а в курганах №69 и №45 при погребённых было по семь экземильров. Все находки были зафиксированы в женских погребениях. Согласио классификации В.В. Богомольникова, все лунницы относятся к типу И широкорогие, варианту 1 косолинейные простые. Согласно классификации В.В. Гольмстен, отдел литые, тип широкорогие средние (25–40 мм) Как отмечает Я.Г. Риер, данный вид лупниц обнаружен в погребения в основном у радимичей [10, с.22]. Лупницы изготовлены в технике литья по восковой форме. Аналогичные лунницы обнаружены в Веточко IV, Влазовичах, Гадиловичах, Деребуже, Каменке, Козаричах, Гадиловичах II, Нильне, Чаусах, Юдичах и др. [2, с.73]. Согласно Б.А. Рыбакопу

эпрокорогие луппицы были найдены в Кричеве, Туравичах, Ипалитовке, бидавичах, Улазовичах, Людкове [14, с.93]. Как отмечает Н.П. Журжишиа, литые широкорогие лупницы, как и круторогие, наиболее характурны для деревенских курганов. Замечено, что, несмотря на родство садимичей и вятичей, они весьма редки у последних и совершению отутствуют в костромских курганах [7, с.133-134].

На данном типе лунниц выделяются три символические точки (рис AU2). Первая представляет собой малый треугольник, расположенный выше левого рога — традиционный символ молодого месяца. Вторая пчка — треугольник над правым рогом, который, соответственно, симвилизирует старый месяц. В центре композиции находится третья точка преугольник, расположенный вершиной вниз, который, судя по всему. Пимволизирует диск полной луны.

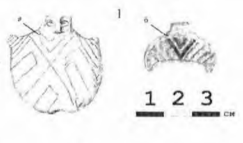
Треугольник, направленный вершиной вниз, как считается в славянжом язычестве, является символом Мары — богини смерти, но также и инщетворением женского начала. В пользу именно такой трактовки ценрального треугольного знака в косолинейных луиницах служат иссленования М.Гимбутас. Изучая абстрактные знаки — символы, от которых произопла письменность, Гимбутас приходит к заключению, что знак «V» происходит от обозначения вульвы или лобкового треугольника, одного из древнейших символов во всём доисторическом искусстве [4, с.343]. И качестве доказательства были приведены верхнепалеолитические стачутки из Мезина и статуэтки культуры винча V тыс. до н.э. (рис. А2:1).

Рис. A2 – находки, содержащие ритуальные знаки:

1 — находки, содержащие двойной шеврои:

і статуэтка культуры винча (V тыс. до н.э.),

- б луница из кургачного могильника Восход;
- 2 монетовидная привеска, в — стилизированнос изображение.





Рассматривая изображения знака «V» на статуэтках, видно удивительно сходство, которое заключается в том, что центральный маленький знак «V» внисан в большой знак «V». И эта же композиция является центральный на широкорогих косолинейных лунницах. Относительно такого удвоения знаков в V тыс. до н.э. М. Гимбутас высказывает вероятность того, что оно могло нести заклинательный или магический смысл [4, с.346].

Б.А. Рыбаков, относительно трёх символических точек на лунниция высказал предположение, что перед нами три позиции солнца [13, с.53 В таком случае орнаментация данного типа лунниц может представлять собой изображение астрономического цикла развития видимого диска луны, а также содержать в себе символ женского начала, одновремение отождествляющегося и символом языческой богини Мары. Боковые по лосы поднятия рельефа могут быть интерпретированы, по мнению Б.А. Рыбакова как, возможное изображение дождя («хлябей небесных») [13с.535]. Однако данную рельефность можно рассматривать под призмо сообщения о чередовании неких событий, детализирующих указаннов выше развитие луны. Пространство между элементами, выполненными поднятием рельефа, заполнено более тёмной зоной понижения, что содаёт очевидную контрастность изображения. Выступающие части рельефа и более низкие зоны имеют одинаковую ширину, в связи с чем, чередуясь, они образуют последовательность светлых и тёмных полог одинаковой ширины (рис. А2,26). Если визуально разделить лунницу на две симметричные части и сосчитать косые линии, включая и линии треугольных знаков, то получится число 7. Согласно лунному календарю, семь сугок – это время, за которое луна переходит из одной фазы в другую. Сочетание рельефных понижений и повышений обнаруживают полное совпадение количества светлых и высоких полос с количество дней в лунном месяце, который, как известно, состоит из 28 дней. Гол по лунному календарю состоит из 13 месяцев или «13 лун», каждый ит них равияется 28 суткам. Однако общее количество суток будет равняться 364, что давало бы большую погрешность в один день всего за один год. Но существует добавочный день «вне времени», который не является ни днём педели, ни днём года. Таким образом, получается 365-дневный год в лунном календаре. Но, как было отмечено выше, на лунницах из Восхода всего 28 делений. Примечательно, однако, если обратить внимание на левый нижний рог подвески, то мы обнаружим маленький треугольник. По логике, следуя общей направленности излагаемой мысли, данный элемент и будет являться днём «вне времени».

Однако высказанные выше предположения семиотического значения инниц имеют слабые места. Так, согласно этнографическим данным, пор луны (месяца) в народном художественном ткачестве изображаегы в виде ромба или нескольких ромбов, расположенных один в одном. И то время как на лунницах изображены символы треугольной формы. Очень сложно интерпретировать данный знак как знак солица, т.к. оно полиционно изображалось в виде креста. Тем более кажется нелогичным всем «лунном пространстве» (речь идёт о щитке подвески), если речь дёт о широкорогих косолинейных, изображать цикл движения солица.

Не идеальна и точка зрения по поводу изображения на луннице двишения «ночного светила». Ведь, как известно, за лунный месяц Луна прошодит четыре фазы с промежутком в семь дней. Однако на привеске мы шодим лишь три фазы. Может ли маленький треугольник отождествлятьп с 4-й фазой луны? Весьма сомнительно, т.к. ему не предшествуют коше линии, да и для изображения одной из фаз данный знак находится весьма «неравноправном» положении.

Как отмечалось выше, всего на данный момент коллекция лунниц из пурганного могильника «Восход» составляет 15 шт. При этом в двух захоронениях содержалось сразу по семь экземпляров. По известным аналониям такое обнаружение лунниц именно в таком количестве не является фольшой редкостью. Нам представляется, что в этом находит отражение сикрального значения числа семь. Как известно, в славянском язычестве всповной пантеон состоял из семи божеств [13, с. 444].

Вполне вероятно, что обнаружение семи лунниц в одном погребении может интерпретироваться как число основных божеств. Не подлежит сомпению и тот факт, что данный тип привесок наделялся оберегающими функциями. Лунипца оберегала от ночных духов и навых сил (душ праждебных им покойников), просыпающихся при свете луны. Как изместно, наиболее незащищенными частями тела от всякого рода печисти считались те места, которые не прикрывались одеждой, т.е. шея и грудь. По этому шею оберегали орнаменты на воротниках и разного рода амулены на груди. И, если верно наше предположение, то погребённые в куромах №69 и №45 были защищены всеми семью божествами. Ношение пгруди лунниц более чем в единственном экземпляре подтверждается не только археологическим материалом, по и отражено в приведённых выше «мотивах чудесного одевания», где говорится: «...во главе солще, на серцы месяцы». Т.е. мы видим, что фрагмент заговора локализует «месяцы» на «серцы», причём «месяцы» во множественном числе.

В украинских и сербских сказках о «приметах царевны» на её теле обычно оказываются отметины в виде солица, луны и звёзд, причём расположены они или в верхней части тела, или трёхчастно: наверху, середине и внизу. Описание светил на теле царевны в ряде украинских вариантов сказки весьма близко самоописанию субъекта заговоров, иле пример: «На голові сопце, на грудях місяць, а на плечах золоте волоссях или «під правим плечем дівчини сопце, під лівим — місяць, на чолі — зомо лота звізда, на голові — золоте волосся» [19].

По средневсковым письменным источникам также известно, что вобряде-шре «турицы» обязательное участие принимала группа из семи девушек. Главной фигурой был «тур» (парснь в маске быка), от рого которого должны были уворачиваться девушки (рис. А2:2в). По мнению Б.А. Рыбакова, монетовидные подвески с изображением бычьей головы как раз запечатлевают это языческое празднество [13, с.665-666]. При вески такого рода характерны лишь для земли радимичей, аналогичнатим подвеска была встречена только в Латвии [14, с.92]. Заметим, что голову быка окружают семь треугольников, отождествлённых исследователем с числом участников игрища. Имеются и этнографические материалы (купальские песни), указывающие на участие именно семи парней и семи девушек:

«Купала, Купала! Сем дзевак прапала, Сем мальцоў прыбыла – У тых кадуло.

Купала, Купала, Сем мальцоў прапала. А на тое месца Сем девак васкрэсла» [8, с. 88].

В легенде со Слуцкого повета повествуется, что небо имеет семь уровней, мы же можем наблюдать только первый из них. А бог живат на последнем — седьмом. По мнению Н.Г. Гусакова, в ряде мифологай можно характеризовать общую идею Мира. Из реконструкции основного мифа известно, что Перун находится на небе, где вместе с ним Солнци и Луна [8, с. 83].

Таким образом, семиотическое толкование широкорогих косолинейных лунниц остаётся открытым. Каждая из существующих в научном мире точек зрения имеет определённые слабые стороны. Достаточна епорным остаётся вопрос о природе происхождения лупниц. Если говорить о культурной традиции Византийской империи, то лунница будет вляться символим Девы Марии, а три символические точки уже интерарстируются не как лунные фазы, а могут рассматриваться, как отражение трёх ипостасей Бога: Бог-Отец, Бог-Сын и Святой Дух.

## Список использованных источников

- 1. Бланкофф, Ж. Языческие пережитки в женских украшениях Древцей Руси. / Ж. Бланкофф // 1000 років Чернігівській епархії. Чернігів, 1992. 121 с.
- 2. Богомольников, В.В. Радимичи: По материалам курганов X-XII вв. / І.В. Богомольников. – Гомель: Гомельский государственный имени Франциска Скорины, 2004. – 226 с.
- 3. Власов, А.Г. К вопросу о календаре верхнего палеолита / А.Г. Власов // Советская археология. 1989, № 2. с. 5-23.
- 4. Гимбутас, М. Цивилизация Великой Богини: Мир Древней Европы. / М. Гимбутас. М.: Российская политическая энциклопедия. (РОССПЕН), 2006. 572 с.
- 5. Гольмстен, В.В. Лунницы Императорского Российского Исторического Музея. Исторического Музея за 1913 год. / В.В. Гольмстен. М., 1914.
- 6. Даркевич, В.П. Символы небесных светил в орнаменте Древней Руси / В.П. Даркевич // Советская археология. М., 1960. № 4. с.56-67.
- 7. Журжалина, Н.П. Древнерусские привески-амулеты и их датировка / ПП. Журжалина // Советская Археология. М., 1961. №2. с.122-140.
- 8. Зайкоўскі, Э.М. Касмалагічныя ўяўленні старажытнага насельніцтва Беларусі / Э.М. Зайкоўскі // Гістарычна-археалагічны зборнік. Ч. І. – Мінск, 1993. – с. 29-93.
- 9 Познанский, Н. Заговоры. Опыт исследования происхождения в разшния заговорных формул. / Н. Познанский. – М.: Индрик, 1995. – 352 с.
- 10. Риер, Я.Г. Сельское общество Могилёвского Подненровья X–XIII вв. По археологическим данным монография / Я.Г Риер. Могилев: УО «МГУ им. А.А. Куленюва», 2010. 176 с.
- Рыбаков, Б.А. Язычество Древней Руси. / Б.А. Рыбаков / М., 1987.

- 12. Рыбаков, Б.А. Декоративно-прикладное искусство Руси X XIII и ков. / Б.А. Рыбаков. Ленинград: Аврора, 1971.
- 13. Рыбаков, Б.А. Древности Черпнгова / Б.А. Рыбаков // МИА. № 11 М.-Л., 1949.
- 14. Рыбакоў, Б.А. Радзімічы / Б.А. Рыбакоў // Працы секцыі археален Т.П1 Менск: Інстытут гісторыі, Беларуская акадэмія навук. 1932. С. 151.
- 15. Свастика в изображениях «кругов на злаковых полях» // Энциклопешсвастических символов. Режим доступа: http://www.dazzle.ru/spec/svastike11 shtml. — Дата доступа: 04.10.2010.
- 16. Седова, М.В. Украшения из меди и сплавов в кн.: Древняя Рус Культура и быт. / М.В. Седова. М.: Наука, 1997. 63-78.
- 17. Степанова, Ю.В. Женский головной убор с височными кольцами XIII вв. (по материалам погребальных памятников Верхневолжья).
- 18. Топорков, А.В. Мотив «чудесного одевания» // Фольклор и постфольклор: структура, типология, семиотика
- 19. Тюняев, А.А. «Лунница», славянская подвеска лунный календар // Энциклопедия свастических символов
- 20. Хамайко, М. Древнерусские лунницы XI-XIII вв.: проблема проис хождения и семантики. / М. Хамайко // Наукові записки з української історів Збірник наукових статей. Вип. 20. Переяслав-Хмельницький, 2008. 56 с.